Fondation Charles Léopold Mayer

pour le Progres de I'Homme

"

Charte des Responsabilités humaines

Parce que les sociétés doivent se mettre d’accord sur une éthique commune
pour gérer ensemble notre planéete, un troisieme pilier de la communauté
internationale est nécessaire, a cote de la Charte de [’ONU et de la
Déclaration universelle des droits de |’homme, fondé sur la responsabilité
mutuelle.

Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire

Charte, Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire, décembre 2001, 8 pages (bip 874)

Résumé

La Charte de responsabilités humaines est le fruit d’'un processus de travail international et
intellectuel de dix ans, mené dans le cadre de ’Alliance pour un monde responsable, pluriel et
solidaire. Reprenant une idée lancée des la premicre conférence mondiale sur 'environnement, a
Stockholm en 1972, le travail est parti de la conviction que pour gérer notre unique plancte, les
peuples de la terre devaient se mettre d’accord sur des principes éthiques communs, formant le
troisieme pilier de la vie internationale. Son élaboration doit résulter d’un dialogue entre les
civilisations pour que chacune y retrouve les principes auxquels elle est attachée. Il s’est largement
inspiré des travaux de I’Alliance, des initiatives menées dans le cadre de la Charte de la Terre, des
travaux de I'Interaction Council, de I'espace de dialogue créé entre autorités religieuses ou ont pu
étre confrontés les différentes traditions.

C’est autour de la notion de « responsabilités humaines » - reflet de nos interdépendances- qu’un
socle éthique commun a progressivement émergé. La Charte a été adoptée lors de la premicre
Assemblée Mondiale de Citoyens, a Lille en décembre 2001. En 2004, elle est traduite en 30
langues et est mise en débat dans les différents continents. Elle inspire Iidée d’un nouveau
contrat social et '’énoncé des principes de responsabilité dans différents milieux : scientifiques,
universitaires, cadres, artistes, militaires, juristes, agriculteurs, femmes, etc.

Mots-clés thématiques : ETHIQUE; DIALOGUE INTERCULTUREL; CHARTE DES RESPONSABILITES HUMAINES;
COMMUNAUTE MONDIALE

Mots-clés géographiques : MONDE

Réf. : intranetfph/bip/874, AVE311 - Comment faire émerger un systéme de valeurs communes

Fondation Charles Léopold Mayer pour le Progrés de 'lHomme - site web : http://www.fph.ch



Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire

Présentation d’une proposition d’une Charte des Responsabilités humaines

Enjeu, contenu, et mode d’¢laboration de la Charte des Responsabilités
humaines

D’ou vient ’idée de Charte ?

"La terre est notre seule, unique et irremplacable patrie. 1. humanité, dans toute sa diversité, appartient au monde
vivant et participe a son évolution. Lenrs destins sont inséparables”.

C’est par ces mots que commengait la premicre proposition de Charte soumise, en 1999, aux
différents groupes de travail de I’Alliance pour un Monde responsable, pluriel et solidaire. Ce fut
un moment essentiel de 'histoire de la Charte de I’Alliance, un processus de dialogue divers et
intense entre tous ceux qui partageaient les mémes préoccupations devant les crises auxquelles
I’humanité était confrontée et qui ont voulu s’unir aux autres pour relever les défis de notre
temps.

Les discussions ont porté sur la nécessité d’une Charte, sur sa légitimité, sur sa nature, sur son

5 b b
processus d’approbation, sur la manicre de la mettre en ceuvre au sein de la société civile et au
niveau des institutions internationales.

Tout au long du processus, ce projet de 1999 se révéla un "pré-texte" aux deux sens du mot : il a
permis de susciter un intense dialogue interculturel et interdisciplinaire et il fit 'objet de
propositions d’amendements.

Pourquoi une nouvelle Charte ?

En 1993, I’Alliance est née de la publication d’un texte fondateur : la "Plateforme pour un Monde
responsable et solidaire". Il s’agissait d’'un appel a nous unir pour surmonter notre sentiment
d’impuissance en face des crises majeures du monde actuel : le fossé entre le Sud et le Nord,
entre les pauvres et les riches, entre les hommes et les femmes, entre la nature et ’'humanité. La
Plateforme a joué un réle essentiel pour mobiliser des gens de tous les continents partageant leurs
expériences et leurs idées dans la plupart des domaines de Iactivité humaine et pour élaborer des
propositions permettant une vie digne pour tous les étres humains, ainsi que la préservation de la
plancte.

Au cours de cette premicre étape, les participants sont arrivés a la conclusion que pour faire face
aux grands défis du 21¢me siccle, il était nécessaire et urgent d’élaborer un nouveau pacte social
entre les étres humains pour fonder leur partenariat en vue d’assurer la survie de ’humanité et de
la plancte. Un tel pacte devait prendre la forme d’une Charte adoptée par des citoyens du monde
entier et, plus tard, par les institutions internationales.

2/8



Un « troisiéme pilier »

Actuellement, la vie internationale repose sur deux piliers : la Déclaration universelle des Droits
de 'Homme, centrée sur la dignité des individus et la défense de leurs droits, et la Charte des
Nations Unies, centrée sur la paix et le développement. Ces deux piliers, par le cadre qu’ils ont
créé, ont permis un progres indiscutable dans organisation des relations internationales. Mais, au
cours des cinquante dernieres années, le monde a connu des changements radicaux. L’humanité
fait face maintenant a de nouveaux défis. Il est clair que ces deux premiers piliers ne suffisent
plus pour fonder les changements en cours et a venir.

L’idée d’un troisieme pilier, d’'une « Charte de la Terre » , traitant principalement des relations
entre ’humanité et la biosphere, est apparue pour la premicre fois a la Conférence mondiale de
Stockholm, en 1972. Cette idée fut reprise au moment de la préparation du Sommet de la Terre,
en 1992, a Rio de Janeiro mais la rédaction d’une Charte de la Terre ne put finalement aboutir car
les gouvernements ne parvinrent pas a s’entendre sur une formulation vraiment adaptée aux défis
du monde.

Depuis lors, un grand nombre de projets de Chartes ont été élaborés a partir d’initiatives venant
d’origines variées au sein de la société civile internationale. Cette floraison d’initiatives révele que
beaucoup sont convaincus que I’élaboration de ce « troisieme pilier » est plus urgente que jamais .
I’Alliance a fait de la rédaction collective d’une telle Charte I'un de ses objectifs.

Le processus de rédaction

Le processus d’élaboration d’une Charte était itératif, car il devait satisfaire aux deux objectifs
d’unité et de diversité: il fallait élaborer des fondations communes pour laction tout en
respectant la diversité culturelle, linguistique, économique, politique et géographique. Une
démarche d’aller et retour fut adoptée pour construire progressivement une convergence.

De 1995 a 1998, a I'initiative d’André Levesque et de son équipe, des ateliers de travail furent
animés en Afrique, Asie, Amérique latine et Europe. Le but de ces ateliers était de dégager des
valeurs et des principes communs a partir de la réalité quotidienne telle qu’elle était vécue dans les
différentes sociétés. La premicre proposition de Charte (1999) était le résultat de ces travaux.

De 1999 a la fin de 2000, ce projet de Charte fut test¢ de maniére systématique en examinant
comment les principes énoncés pouvaient s’appliquer de maniere spécifique dans différents
domaines de P'activité humaine et dans différents contextes culturels.

Au méme moment, de nombreux chantiers de ’Alliance élaboraient des propositions capables de
relever des défis du 21éme siécle chacun dans son domaine.

Les réactions au projet de Charte de 1999 et 'examen de ces propositions conduisirent a décider,
en 2001, de refondre le projet dans un texte capable d’incorporer 'ensemble de ces réflexions.

Le comité de rédaction soumit a 'automne 2001 un premier projet a un Comité de Sages dont les
commentaires permirent d’apporter au texte initial des améliorations considérables. Cette
proposition fut soumise a I’Assemblée mondiale de Citoyens, organisée par I’Alliance en
décembre 2001, a Lille (France). Les participants examinerent sa pertinence dans les différents
contextes qui sont les leurs. Leurs commentaires permirent une rédaction adaptée qui, apres
I’Assemblée de Lille, fut soumise au débat aupres des allié-e-s pour aboutir au texte final ci-apres
largement diffusé a partir du mois d’octobre 2002.

3/8



Le voyage ne s’arréte pas a Lille

Apres I’Assemblée de Lille, la Charte devra faire son chemin au sein de la société civile et, du
moins le souhaitons-nous, a2 un moment ou un autre, auprés des institutions internationales.
L’Alliance continuera a tester la pertinence du texte par rapport aux différents contextes culturels
et aux différents milieux socioprofessionnels.

La Charte : un noyau commun pour la diversité des propositions

portées par I’Alliance

La Charte des responsabilités humaines ne se suffit pas a elle méme. Elle met simplement en
lumiere I'essence de ce qui est commun aux propositions élaborées par les différents groupes de
travail de I'Alliance : I'appel a prendre conscience de la nécessité impérieuse d’assumer de
nouvelles responsabilités aussi bien au niveau individuel qu’au niveau collectif.

Ses principes directeurs se présentent comme le noyau commun susceptible d’étre transposé et
concrétisé dans différents domaines de Iactivité humaine et dans différentes langues sous une
forme adaptée a chaque culture. Pour utiliser une métaphore : ce noyau commun peut étre aussi
vu comme les racines d’un arbre, comme I’arbre banian, qui donne naissance a un grand nombre
de branches et a de nouveaux troncs ; ces derniers correspondent a la traduction des principes
directeurs dans les divers contextes culturels et les divers domaines de I'activité humaine.

Les caractéristiques majeures de la Charte

Les caractéristiques majeures de la Charte sont les suivantes :
+  C’est une Charte des responsabilités de ’humanité face aux défis du 21¢me siccle.

« Ce n’est pas un document circonstanciel, correspondant a des préoccupations de court
terme ou a une activité humaine particuliére. Au contraire, la Charte propose des principes
généraux communs a tous ceux qui 'adoptent.

« La Charte doit servir de fondement a un nouveau pacte social définissant de nouvelles
reégles pour chaque milieu social et professionnel dans leurs relations avec la société. Elle
veut étre un cadre de référence pour des conduites personnelles mais aussi pour la vie
politique, institutionnelle et juridique.

+ Les principes généraux qu’elle énonce doivent étre traduits dans des contextes divers et faire
I'objet d’applications progressives dans différents domaines de P'activité humaine en étant le
cadre de référence de différents milieux (les gens eux mémes, les communautés, les milieux
socioprofessionnels, les gouvernements, les entreprises, etc...).

La « responsabilité » est-elle un concept universel ?

Oui et non. On peut rencontrer la notion de responsabilité, en tant que concept éthique, dans
tous les groupes humains, avec cependant des différences dans la maniére dont la responsabilité
doit étre assumée. Dans certaines sociétés, la responsabilité est attribuée par le groupe a une

4/8



certaine personne, plutot qu’elle n’est assumée par 'un ou lautre de ses membres a sa propre
initiative. Dans ces conditions, la maniere dont chacun est tenu responsable de ses actes differe
en pratique. Et les différences culturelles sont encore plus marquées quand il s’agit de donner un
contenu légal a I'idée de responsabilité.

La crise a laquelle fait maintenant face ’humanité impose de dépasser ces différences. De méme
que les nations du monde ont accepté I'idée de « Droits de ’Homme » , il devient nécessaire
d’introduire maintenant la notion de « Responsabilités Humaines » . D’ailleurs, une coopération
et une gouvernance mondiales ne sont pas concevables sans un certain nombre d’idées et de
principes universels qui, d’ou qu’ils viennent, puissent étre considérés comme bénéfiques a
I’ensemble de 'humanité.

La responsabilité a ’égard de la vie elle méme

L’ampleur des crises sociales et environnementales de notre temps fait que I'enjeu est maintenant
le don de la vie elle-méme. La vie n’est pas créée par les étres humains. Ils en font partie : la vie,
C’est le mystere qui relie tout ce qui vit, qui se perpétue dans la nature, au sein de ’humanité et
dans leurs relations entre elles. En dépit de sa diversité, P’humanité a la responsabilité commune
de sauvegarder le droit a la vie elle-méme. C’est pourquoi une Charte basée sur cette prise de
conscience est « universelle » au sens strict du terme en ce qu’elle concerne tout ce qui existe, le
visible comme linvisible. Elle englobe quelque chose qui va au-dela des capacités humaines de
compréhension et de gestion mais dont ’humanité dans son ensemble est responsable.

De cette responsabilité fondamentale découle la nécessité de créer et de préserver une place pour
les autres peuples et les autres formes de vie. La maniére dont cette place et cette responsabilité
sont partagées variera d’un contexte a I'autre mais partout, la préservation de la place d’autrui et
des autres formes de vie constitue une partie intégrante de la préservation de la vie elle méme.

C’est cette vision qui a inspiré la proposition ci-aprés de Charte des Responsabilités humaines.

Charte des responsabilités humaines

Six "théses" ala base de la Charte

1. Face a une situation radicalement nouvelle de Phumanité, un troisi¢me pilier commun
a toutes les sociétés et tous les milieux est nécessaire en complément des deux piliers
existants sur lesquels repose la vie internationale : La Déclaration universelle des Droits
de PHomme et la Charte des Nations Unies.

2. Les mémes principes éthiques peuvent s’appliquer au niveau personnel et au niveau
collectif, a la fois guider les conduites individuelles et fonder le droit.

3. La notion de responsabilité, indissociable de toute interaction humaine, constitue un
principe universel. Elle est la base éthique commune de la Charte des Responsabilités
humaines.

5/8



4. Du fait de 'impact des activités humaines et de 'interdépendance entre les sociétés,
une définition élargie de la responsabilité est nécessaire. Elle comporte trois dimensions :
assumer les conséquences directes et indirectes de nos actes; s’unir pour sortir de
Pimpuissance; reconnaitre que notre responsabilité est proportionnée au savoir et au
pouvoir de chacun.

5. La Charte des Responsabilités humaines n’impose pas de préceptes; elle propose des
priorités et invite a des choix.

6. Chaque milieu social et professionnel est appelé a élaborer sur la base de la Charte des
Responsabilités humaines, commune a tous, les reégles de sa propre responsabilité. Ces
régles fondent le contrat qui le lie avec le reste de la société.

Préambule

Jamais auparavant les étres humains n’ont eu un impact aussi profond sur la vie sociale,
politique, économique et culturelle les uns des autres. Jamais auparavant ils n’ont acquis
autant de connaissances et de pouvoir pour modifier leur environnement naturel.

En dépit des possibilités immenses ouvertes par ces interrelations toujours plus
nombreuses et de la puissance nouvelle qu’a acquise I’humanité, des crises sans
précédent apparaissent dans de nombreux domaines.

La croissance des disparités économiques a Pintérieur des nations et entre elles, la
concentration du pouvoir économique et politique dans un nombre de plus en plus
restreint de mains, les menaces contre la diversité des cultures, ou encore la
surexploitation des ressources naturelles, créent des troubles et des conflits dans le
monde entier et font naitre de grandes inquiétudes sur P’avenir de notre planéte : nous
nous trouvons a un carrefour de histoire humaine.

Or, les institutions sociales qui devraient permettre de faire face a ces défis fonctionnent
de mani¢re de moins en moins efficace. Le pouvoir envahissant des marchés
internationaux affaiblit le réle traditionnel des états. Les institutions scientifiques,
poursuivant les intéréts étroits de leurs spécialités, se désengagent de plus en plus de
Panalyse et de la prise en compte des problémes globaux et de leurs interactions auxquels
est confrontée ’humanité. Les institutions économiques internationales n’ont pas réussi
a inverser le cours de la croissance des inégalités. La recherche du profit par les
entreprises s’est souvent faite au détriment des intéréts sociaux et environnementaux. Les
institutions religieuses n’ont pas suffisamment joué leur r6le dans les réponses a apporter
aux nouveaux défis auxquels sont confrontées nos sociétés.

Dans ce contexte, c’est a chacun d’entre nous de prendre ses responsabilités sur le plan a
la fois individuel et collectif.

La présente Charte définit la nature de ces responsabilités et la fagon dont elles peuvent
s’exercer. Elle constitue un nouveau pas vers la construction d’une gouvernance
mondiale démocratique basée sur les responsabilités humaines et d’un cadre juridique
dans lequel ces responsabilités s’exerceront.

6/8



Nature des responsabilités

L’interdépendance croissante entre les individus, entre les sociétés, et entre les étres
humains et la nature renforce les effets du comportement des individus et des groupes
humains sur leur environnement social et naturel, qu’il soit proche ou lointain.

Cette situation ouvre a chacun d’entre nous des possibilités nouvelles pour jouer un réle
dans les nouveaux défis auxquels est confrontée I’humanité : tout étre humain a la
capacité d’assumer des responsabilités; méme lorsque des personnes se sentent
impuissantes, elles gardent la possibilit¢ de s’allier a d’autres pour créer une force
collective.

Alors que tous les étres humains peuvent également prétendre a leurs droits humains,
leurs responsabilités sont proportionnelles aux possibilités dont ils disposent. Plus une
personne dispose de liberté, d’accés a ’information, de connaissances, de richesse et de
pouvoir, plus elle a la capacité d’exercer des responsabilités et Pobligation de répondre de
ses actes.

Les responsabilités s’appliquent non seulement aux actions présentes et futures, mais
aussi aux actions passées. Les dommages passés causés de maniére collective doivent
étre assumés moralement par la collectivité concernée, et réparés concrétement autant
que possible.

Dans la mesure ot nous ne connaissons que partiellement les conséquences de nos actes
maintenant et dans le futur, notre responsabilité exige également d’agir avec une grande
humilité, et de faire preuve de précaution.

Exercice des responsabilités

A travers I’histoire humaine, les traditions de sagesse, qu’elles soient religieuses ou non,
ont enseigné des valeurs pour guider le comportement humain vers une attitude
responsable ; elles se fondaient pour cela sur lidée, toujours d’actualité, que la
transformation de la société est impossible sans la transformation de P’individu.

Ces valeurs comprennent le respect de toute forme de vie et le droit a une vie en dignité,
la préférence pour le dialogue plutdt que pour la violence, la compassion et ’attention
aux autres, la solidarité et ’hospitalité, la véracité et la sincérité, la paix et ’harmonie, la
justice et ’équité, la préférence pour le bien commun plutdt que pour Pintérét particulier.

Il arrive cependant que ces valeurs doivent étre mises en balance les unes par rapport aux
autres, lorsqu’un individu ou une société sont confrontés a des dilemmes tels que la
nécessité de favoriser le développement économique tout en veillant a protéger
Penvironnement et en respectant les droits humains.

Dans de tels cas, la responsabilité humaine implique qu’aucun de ces impératifs ne soit
sacrifi¢ aux autres. Il serait vain, en effet, de croire que les problémes d’injustice
économique, de non-respect des droits humains et d’environnement puissent étre résolus
de fagon durable les uns sans les autres. Tous les peuples doivent prendre conscience de
cette interdépendance; et méme si leurs priorités peuvent varier selon leur histoire propre
et leur contexte actuel, ils ne sauraient justifier par ces priorités leur indifférence aux
autres enjeux.

7/8



C’est dans cet esprit qu’ont été congus les principes suivants.

Principes devant guider ’exercice des responsabilités humaines

Nous avons tous la responsabilité de faire vivre les Droits Humains dans nos modes de
pensée et dans nos actions.

+ Pour faire face aux défis d’aujourd’hui et a venir, il est aussi important de s’unir
dans Paction que de valoriser la diversité culturelle.

- La dignité de chacun implique qu’il contribue a la liberté et la dignité des autres.

- Une paix durable ne peut étre établie sans une justice respectueuse de la dignité et
des droits humains.

+ Pour assurer Pépanouissement de I’étre humain on doit répondre a ses aspirations
immatérielles aussi bien qu’a ses besoins matériels.

- L’exercice du pouvoir n’est légitime que lorsqu’il est mis au service du bien
commun et qu’il est contr6lé par ceux sur qui ce pouvoir s’exerce.

- La consommation des ressources naturelles pour répondre aux besoins humains
doit s’intégrer dans une démarche plus large de protection active et de gestion
prudente de ’environnement.

- La recherche de la prospérité ne peut étre dissociée du partage équitable des
richesses.

- La liberté de la recherche scientifique implique d’en accepter la limitation par des
critéres éthiques.

- Les connaissances et les savoir-faire ne prennent tout leur sens que par leur partage
et leur usage au service de la solidarité, la justice et la culture de la paix.

- Dans les décisions concernant les priorités du court terme il faut prendre la
précaution d’évaluer les conséquences a long terme avec leurs risques et
incertitudes.

8/8



