
 

Charte des Responsabilités humaines

Parce que les sociétés doivent se mettre d’accord sur une éthique commune
pour gérer ensemble notre planète, un troisième pilier de la communauté

internationale est nécessaire, à côté de la Charte de l’ONU et de la
Déclaration universelle des droits de l’homme, fondé sur la responsabilité

mutuelle.

Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire

Charte, Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire, décembre 2001, 8 pages (bip 874)

Résumé

La Charte  de  responsabilités  humaines  est  le  fruit  d’un  processus  de  travail  international  et
intellectuel de dix ans, mené dans le cadre de l’Alliance pour un monde responsable, pluriel et
solidaire. Reprenant une idée lancée dès la première conférence mondiale sur l’environnement, à
Stockholm en 1972, le travail est parti de la conviction que pour gérer notre unique planète, les
peuples de la terre devaient se mettre d’accord sur des principes éthiques communs, formant le
troisième pilier  de  la  vie  internationale.  Son élaboration  doit  résulter  d’un dialogue  entre  les
civilisations pour que chacune y retrouve les principes auxquels elle est attachée. Il s’est largement
inspiré des travaux de l’Alliance, des initiatives menées dans le cadre de la Charte de la Terre, des
travaux de l’Interaction Council, de l’espace de dialogue créé entre autorités religieuses où ont pu
être confrontés les différentes traditions.

C’est autour de la notion de « responsabilités humaines »  - reflet de nos interdépendances- qu’un
socle éthique commun a progressivement émergé. La Charte a été adoptée lors de la première
Assemblée Mondiale de Citoyens, à Lille en décembre 2001. En 2004, elle est traduite en 30
langues  et  est  mise  en débat  dans  les  différents  continents.  Elle  inspire  l’idée  d’un nouveau
contrat social et l’énoncé des principes de responsabilité dans différents milieux : scientifiques,
universitaires, cadres, artistes, militaires, juristes, agriculteurs, femmes, etc.

Mots-clés thématiques : ETHIQUE; DIALOGUE INTERCULTUREL; CHARTE DES RESPONSABILITÉS HUMAINES;
COMMUNAUTE MONDIALE 

Mots-clés géographiques : MONDE 

Réf. : intranetfph/bip/874, AVE311 - Comment faire émerger un système de valeurs communes

Fondation Charles Léopold Mayer pour le Progrès de l’Homme - site web : http://www.fph.ch



Alliance pour un monde responsable, pluriel et solidaire

Présentation d’une proposition d’une Charte des Responsabilités humaines

Enjeu, contenu, et mode d’élaboration de la Charte des Responsabilités
humaines

D’où vient l’idée de Charte ?

"La terre est notre seule, unique et irremplaçable patrie. L’humanité, dans toute sa diversité, appartient au monde
vivant et participe à son évolution. Leurs destins sont inséparables". 

C’est par ces mots que commençait la première proposition de Charte soumise, en 1999, aux
différents groupes de travail de l’Alliance pour un Monde responsable, pluriel et solidaire. Ce fut
un moment essentiel de l’histoire de la Charte de l’Alliance, un processus de dialogue divers et
intense entre tous ceux qui partageaient les mêmes préoccupations devant les crises auxquelles
l’humanité était  confrontée et qui  ont voulu s’unir aux autres pour relever les défis de notre
temps.

Les discussions ont porté sur la nécessité d’une Charte, sur sa légitimité, sur sa nature, sur son
processus d’approbation, sur la manière de la mettre en œuvre au sein de la société civile et au
niveau des institutions internationales.

Tout au long du processus, ce projet de 1999 se révéla un "pré-texte" aux deux sens du mot : il a
permis  de  susciter  un  intense  dialogue  interculturel  et  interdisciplinaire  et  il  fit  l’objet  de
propositions d’amendements.

Pourquoi une nouvelle Charte ?

En 1993, l’Alliance est née de la publication d’un texte fondateur : la "Plateforme pour un Monde
responsable et solidaire".  Il  s’agissait  d’un appel à nous unir pour surmonter notre sentiment
d’impuissance en face des crises majeures du monde actuel : le fossé entre le Sud et le Nord,
entre les pauvres et les riches, entre les hommes et les femmes, entre la nature et l’humanité. La
Plateforme a joué un rôle essentiel pour mobiliser des gens de tous les continents partageant leurs
expériences et leurs idées dans la plupart des domaines de l’activité humaine et pour élaborer des
propositions permettant une vie digne pour tous les êtres humains, ainsi que la préservation de la
planète.

Au cours de cette première étape, les participants sont arrivés à la conclusion que pour faire face
aux grands défis du 21ème siècle, il était nécessaire et urgent d’élaborer un nouveau pacte social
entre les êtres humains pour fonder leur partenariat en vue d’assurer la survie de l’humanité et de
la planète. Un tel pacte devait prendre la forme d’une Charte adoptée par des citoyens du monde
entier et, plus tard, par les institutions internationales.

2/8 



Un « troisième pilier »

Actuellement, la vie internationale repose sur deux piliers : la Déclaration universelle des Droits
de l’Homme, centrée sur la dignité des individus et la défense de leurs droits, et la Charte des
Nations Unies, centrée sur la paix et le développement. Ces deux piliers, par le cadre qu’ils ont
créé, ont permis un progrès indiscutable dans l’organisation des relations internationales. Mais, au
cours des cinquante dernières années, le monde a connu des changements radicaux. L’humanité
fait face maintenant à de nouveaux défis. Il est clair que ces deux premiers piliers ne suffisent
plus pour fonder les changements en cours et à venir.

L’idée d’un troisième pilier, d’une « Charte de la Terre » , traitant principalement des relations
entre l’humanité et la biosphère, est apparue pour la première fois à la Conférence mondiale de
Stockholm, en 1972. Cette idée fut reprise au moment de la préparation du Sommet de la Terre,
en 1992, à Rio de Janeiro mais la rédaction d’une Charte de la Terre ne put finalement aboutir car
les gouvernements ne parvinrent pas à s’entendre sur une formulation vraiment adaptée aux défis
du monde.

Depuis lors, un grand nombre de projets de Chartes ont été élaborés à partir d’initiatives venant
d’origines variées au sein de la société civile internationale. Cette floraison d’initiatives révèle que
beaucoup sont convaincus que l’élaboration de ce « troisième pilier » est plus urgente que jamais .
L’Alliance a fait de la rédaction collective d’une telle Charte l’un de ses objectifs.

Le processus de rédaction

Le processus d’élaboration d’une Charte était itératif, car il  devait satisfaire aux deux objectifs
d’unité  et  de  diversité :  il  fallait  élaborer  des  fondations  communes  pour  l’action  tout  en
respectant  la  diversité  culturelle,  linguistique,  économique,  politique  et  géographique.  Une
démarche d’aller et retour fut adoptée pour construire progressivement une convergence.

De 1995 à 1998, à l’initiative d’André Levesque et de son équipe, des ateliers de travail furent
animés en Afrique, Asie, Amérique latine et Europe. Le but de ces ateliers était de dégager des
valeurs et des principes communs à partir de la réalité quotidienne telle qu’elle était vécue dans les
différentes sociétés. La première proposition de Charte (1999) était le résultat de ces travaux.

De 1999 à la fin de 2000, ce projet de Charte fut testé de manière systématique en examinant
comment  les  principes  énoncés  pouvaient  s’appliquer  de  manière  spécifique  dans  différents
domaines de l’activité humaine et dans différents contextes culturels.

Au même moment, de nombreux chantiers de l’Alliance élaboraient des propositions capables de
relever des défis du 21ème siècle chacun dans son domaine.

Les réactions au projet de Charte de 1999 et l’examen de ces propositions conduisirent à décider,
en 2001, de refondre le projet dans un texte capable d’incorporer l’ensemble de ces réflexions.

Le comité de rédaction soumit à l’automne 2001 un premier projet à un Comité de Sages dont les
commentaires  permirent  d’apporter  au  texte  initial  des  améliorations  considérables.  Cette
proposition  fut  soumise  à  l’Assemblée  mondiale  de  Citoyens,  organisée  par  l’Alliance  en
décembre 2001, à Lille (France). Les participants examinèrent sa pertinence dans les différents
contextes  qui  sont  les  leurs.  Leurs  commentaires  permirent  une rédaction adaptée  qui,  après
l’Assemblée de Lille, fut soumise au débat auprès des allié-e-s pour aboutir au texte final ci-après
largement diffusé à partir du mois d’octobre 2002.

3/8 



Le voyage ne s’arrête pas à Lille

Après l’Assemblée de Lille, la Charte devra faire son chemin au sein de la société civile et, du
moins le  souhaitons-nous,  à  un moment ou un autre,  auprès  des institutions internationales.
L’Alliance continuera à tester la pertinence du texte par rapport aux différents contextes culturels
et aux différents milieux socioprofessionnels.

La Charte : un noyau commun pour la diversité des propositions

portées par l’Alliance

La Charte des responsabilités humaines ne se suffit pas à elle même. Elle met simplement en
lumière l’essence de ce qui est commun aux propositions élaborées par les différents groupes de
travail  de  l’Alliance :  l’appel  à  prendre  conscience  de  la  nécessité  impérieuse  d’assumer  de
nouvelles responsabilités aussi bien au niveau individuel qu’au niveau collectif.

Ses principes directeurs se présentent comme le noyau commun susceptible d’être transposé et
concrétisé dans différents domaines de l’activité humaine et dans différentes langues sous une
forme adaptée à chaque culture. Pour utiliser une métaphore : ce noyau commun peut être aussi
vu comme les racines d’un arbre, comme l’arbre banian, qui donne naissance à un grand nombre
de branches et à de nouveaux troncs ; ces derniers correspondent à la traduction des principes
directeurs dans les divers contextes culturels et les divers domaines de l’activité humaine.

Les caractéristiques majeures de la Charte

Les caractéristiques majeures de la Charte sont les suivantes :

• C’est une Charte des responsabilités de l’humanité face aux défis du 21ème siècle.

• Ce n’est  pas  un document  circonstanciel,  correspondant à  des préoccupations  de  court
terme ou à une activité humaine particulière. Au contraire, la Charte propose des principes
généraux communs à tous ceux qui l’adoptent.

• La Charte  doit  servir  de  fondement  à  un nouveau pacte  social  définissant  de nouvelles
règles pour chaque milieu social et professionnel dans leurs relations avec la société. Elle
veut être  un cadre de  référence pour des conduites  personnelles  mais  aussi  pour la  vie
politique, institutionnelle et juridique.

• Les principes généraux qu’elle énonce doivent être traduits dans des contextes divers et faire
l’objet d’applications progressives dans différents domaines de l’activité humaine en étant le
cadre de référence de différents milieux (les gens eux mêmes, les communautés, les milieux
socioprofessionnels, les gouvernements, les entreprises, etc…).

La « responsabilité » est-elle un concept universel ?

Oui et non. On peut rencontrer la notion de responsabilité, en tant que concept éthique, dans
tous les groupes humains, avec cependant des différences dans la manière dont la responsabilité
doit  être assumée.  Dans certaines sociétés,  la responsabilité  est  attribuée par le groupe à une

4/8 



certaine personne, plutôt qu’elle n’est assumée par l’un ou l’autre de ses membres à sa propre
initiative. Dans ces conditions, la manière dont chacun est tenu responsable de ses actes diffère
en pratique. Et les différences culturelles sont encore plus marquées quand il s’agit de donner un
contenu légal à l’idée de responsabilité.

La crise à laquelle fait maintenant face l’humanité impose de dépasser ces différences. De même
que les nations du monde ont accepté l’idée de « Droits de l’Homme » , il  devient nécessaire
d’introduire maintenant la notion de « Responsabilités Humaines » . D’ailleurs, une coopération
et une gouvernance mondiales ne sont pas concevables sans un certain nombre d’idées et de
principes  universels  qui,  d’où  qu’ils  viennent,  puissent  être  considérés  comme  bénéfiques  à
l’ensemble de l’humanité.

La responsabilité à l’égard de la vie elle même

L’ampleur des crises sociales et environnementales de notre temps fait que l’enjeu est maintenant
le don de la vie elle-même. La vie n’est pas créée par les êtres humains. Ils en font partie : la vie,
c’est le mystère qui relie tout ce qui vit, qui se perpétue dans la nature, au sein de l’humanité et
dans leurs relations entre elles. En dépit de sa diversité, l’humanité a la responsabilité commune
de sauvegarder le droit à la vie elle-même. C’est pourquoi une Charte basée sur cette prise de
conscience est « universelle » au sens strict du terme en ce qu’elle concerne tout ce qui existe, le
visible comme l’invisible. Elle englobe quelque chose qui va au-delà des capacités humaines de
compréhension et de gestion mais dont l’humanité dans son ensemble est responsable.

De cette responsabilité fondamentale découle la nécessité de créer et de préserver une place pour
les autres peuples et les autres formes de vie. La manière dont cette place et cette responsabilité
sont partagées variera d’un contexte à l’autre mais partout, la préservation de la place d’autrui et
des autres formes de vie constitue une partie intégrante de la préservation de la vie elle même.

C’est cette vision qui a inspiré la proposition ci-après de Charte des Responsabilités humaines.

Charte des responsabilités humaines

Six "thèses" à la base de la Charte

1. Face à une situation radicalement nouvelle de l’humanité, un troisième pilier commun
à toutes les sociétés et tous les milieux est nécessaire en complément des deux piliers
existants sur lesquels repose la vie internationale : La Déclaration universelle des Droits
de l’Homme et la Charte des Nations Unies. 

2. Les mêmes principes éthiques peuvent s’appliquer au niveau personnel et au niveau
collectif, à la fois guider les conduites individuelles et fonder le droit. 

3. La notion de responsabilité, indissociable de toute interaction humaine, constitue un
principe universel. Elle est la base éthique commune de la Charte des Responsabilités
humaines. 

5/8 



4. Du fait de l’impact des activités humaines et de l’interdépendance entre les sociétés,
une définition élargie de la responsabilité est nécessaire. Elle comporte trois dimensions :
assumer  les  conséquences  directes  et  indirectes  de  nos  actes;  s’unir  pour  sortir  de
l’impuissance;  reconnaître  que  notre  responsabilité  est  proportionnée  au savoir  et  au
pouvoir de chacun. 

5. La Charte des Responsabilités humaines n’impose pas de préceptes; elle propose des
priorités et invite à des choix. 

6. Chaque milieu social et professionnel est appelé à élaborer sur la base de la Charte des
Responsabilités humaines, commune à tous, les règles de sa propre responsabilité. Ces
règles fondent le contrat qui le lie avec le reste de la société. 

Préambule

Jamais auparavant les êtres humains n’ont eu un impact aussi profond sur la vie sociale,
politique, économique et culturelle les uns des autres. Jamais auparavant ils n’ont acquis
autant de connaissances et de pouvoir pour modifier leur environnement naturel. 

En  dépit  des  possibilités  immenses  ouvertes  par  ces  interrelations  toujours  plus
nombreuses  et  de  la  puissance  nouvelle  qu’a  acquise  l’humanité,  des  crises  sans
précédent apparaissent dans de nombreux domaines. 

La  croissance  des  disparités  économiques  à  l’intérieur  des  nations  et  entre  elles,  la
concentration  du  pouvoir  économique  et  politique  dans  un  nombre  de  plus  en  plus
restreint  de  mains,  les  menaces  contre  la  diversité  des  cultures,  ou  encore  la
surexploitation  des  ressources  naturelles,  créent  des  troubles  et  des  conflits  dans  le
monde entier et font naître de grandes inquiétudes sur l’avenir de notre planète : nous
nous trouvons à un carrefour de l’histoire humaine. 

Or, les institutions sociales qui devraient permettre de faire face à ces défis fonctionnent
de  manière  de  moins  en  moins  efficace.  Le  pouvoir  envahissant  des  marchés
internationaux  affaiblit  le  rôle  traditionnel  des  états.  Les  institutions  scientifiques,
poursuivant les intérêts étroits de leurs spécialités, se désengagent de plus en plus de
l’analyse et de la prise en compte des problèmes globaux et de leurs interactions auxquels
est confrontée l’humanité. Les institutions économiques internationales n’ont pas réussi
à  inverser  le  cours  de  la  croissance  des  inégalités.  La  recherche  du  profit  par  les
entreprises s’est souvent faite au détriment des intérêts sociaux et environnementaux. Les
institutions religieuses n’ont pas suffisamment joué leur rôle dans les réponses à apporter
aux nouveaux défis auxquels sont confrontées nos sociétés. 

Dans ce contexte, c’est à chacun d’entre nous de prendre ses responsabilités sur le plan à
la fois individuel et collectif. 

La présente Charte définit la nature de ces responsabilités et la façon dont elles peuvent
s’exercer.  Elle  constitue  un  nouveau  pas  vers  la  construction  d’une  gouvernance
mondiale démocratique basée sur les responsabilités humaines et d’un cadre juridique
dans lequel ces responsabilités s’exerceront. 

6/8 



Nature des responsabilités

L’interdépendance croissante  entre  les  individus,  entre  les  sociétés,  et  entre  les  êtres
humains et la nature renforce les effets du comportement des individus et des groupes
humains sur leur environnement social et naturel, qu’il soit proche ou lointain.

Cette situation ouvre à chacun d’entre nous des possibilités nouvelles pour jouer un rôle
dans  les  nouveaux  défis  auxquels  est  confrontée  l’humanité :  tout  être  humain  a  la
capacité  d’assumer  des  responsabilités ;  même  lorsque  des  personnes  se  sentent
impuissantes,  elles  gardent  la  possibilité  de  s’allier  à  d’autres  pour  créer  une  force
collective.

Alors que tous les êtres humains peuvent également prétendre à leurs droits humains,
leurs responsabilités sont proportionnelles aux possibilités dont ils disposent. Plus une
personne dispose de liberté, d’accès à l’information, de connaissances, de richesse et de
pouvoir, plus elle a la capacité d’exercer des responsabilités et l’obligation de répondre de
ses actes.

Les responsabilités s’appliquent non seulement aux actions présentes et futures, mais
aussi aux actions passées. Les dommages passés causés de manière collective doivent
être assumés moralement par la collectivité concernée, et réparés concrètement autant
que possible. 

Dans la mesure où nous ne connaissons que partiellement les conséquences de nos actes
maintenant et dans le futur, notre responsabilité exige également d’agir avec une grande
humilité, et de faire preuve de précaution. 

Exercice des responsabilités

A travers l’histoire humaine, les traditions de sagesse, qu’elles soient religieuses ou non,
ont  enseigné  des  valeurs  pour  guider  le  comportement  humain  vers  une  attitude
responsable ;  elles  se  fondaient  pour  cela  sur  l’idée,  toujours  d’actualité,  que  la
transformation de la société est impossible sans la transformation de l’individu. 

Ces valeurs comprennent le respect de toute forme de vie et le droit à une vie en dignité,
la préférence pour le dialogue plutôt que pour la violence, la compassion et l’attention
aux autres, la solidarité et l’hospitalité, la véracité et la sincérité, la paix et l’harmonie, la
justice et l’équité, la préférence pour le bien commun plutôt que pour l’intérêt particulier. 

Il arrive cependant que ces valeurs doivent être mises en balance les unes par rapport aux
autres,  lorsqu’un individu ou une société  sont confrontés  à des  dilemmes tels que la
nécessité  de  favoriser  le  développement  économique  tout  en  veillant  à  protéger
l’environnement et en respectant les droits humains. 

Dans de tels cas, la responsabilité humaine implique qu’aucun de ces impératifs ne soit
sacrifié  aux  autres.  Il  serait  vain,  en  effet,  de  croire  que  les  problèmes  d’injustice
économique, de non-respect des droits humains et d’environnement puissent être résolus
de façon durable les uns sans les autres. Tous les peuples doivent prendre conscience de
cette interdépendance; et même si leurs priorités peuvent varier selon leur histoire propre
et leur contexte actuel,  ils ne sauraient justifier par ces priorités leur indifférence aux
autres enjeux. 

7/8 



C’est dans cet esprit qu’ont été conçus les principes suivants. 

Principes devant guider l’exercice des responsabilités humaines

Nous avons tous la responsabilité de faire vivre les Droits Humains dans nos modes de
pensée et dans nos actions.

• Pour faire face aux défis d’aujourd’hui et à venir, il  est aussi  important de s’unir
dans l’action que de valoriser la diversité culturelle.

• La dignité de chacun implique qu’il contribue à la liberté et la dignité des autres.

• Une paix durable ne peut être établie sans une justice respectueuse de la dignité et
des droits humains.

• Pour assurer l’épanouissement de l’être humain on doit répondre à ses aspirations
immatérielles aussi bien qu’à ses besoins matériels.

• L’exercice  du  pouvoir  n’est  légitime  que  lorsqu’il  est  mis  au  service  du  bien
commun et qu’il est contrôlé par ceux sur qui ce pouvoir s’exerce.

• La consommation des  ressources  naturelles  pour  répondre  aux besoins  humains
doit  s’intégrer  dans  une  démarche  plus  large  de  protection  active  et  de  gestion
prudente de l’environnement.

• La  recherche  de  la  prospérité  ne  peut  être  dissociée  du  partage  équitable  des
richesses.

• La liberté de la recherche scientifique implique d’en accepter la limitation par des
critères éthiques.

• Les connaissances et les savoir-faire ne prennent tout leur sens que par leur partage
et leur usage au service de la solidarité, la justice et la culture de la paix.

• Dans  les  décisions  concernant  les  priorités  du  court  terme  il  faut  prendre  la
précaution  d’évaluer  les  conséquences  à  long  terme  avec  leurs  risques  et
incertitudes.

8/8 


